
A NEUROSE OBSESSIVA 
 

 

Regina Steffen 

 

 

 

Lacan identifica quatro discursos fundamentais como sendo aqueles que constituem o 

laço social humano, cada um deles resultante de uma articulação específica entre 

linguagem, saber, sujeito e gozo. Eles são: o discurso do mestre (formador do sujeito do 

inconsciente), o discurso da universidade (que visa alcançar o saber pleno), o discurso 

da histérica (estruturador da neurose em sua dimensão de falta impreenchível), e o 

discurso do analista (promotor da refundação da estrutura desejante que a análise 

promove). Haveria ainda um pseudodiscurso, resultante da implementação do 

capitalismo (discurso do capitalista) que inverte a lógica dos demais discursos, 

transformando o sujeito em consumidor e prometendo – sem nunca conseguir – superar 

a impotência humana frente ao real de nossa incompletude. Para tanto, transforma 

também o objeto humano (perdido desde sempre) em mercadoria possível de ser 

adquirida. 

 

Esses quatro discursos fundamentais, organizam todos os laços possíveis do sujeito com 

o Outro na aventura de ser falante. 

 

Note-se que para Lacan, a neurose se estabelece como histeria, ou seja como o laço 

social através do qual o sujeito tenta superar o impossível que o constitui. O laço social 

constituído por esse discurso é o único a dar conta de como o sujeito do inconsciente se 

vira com o mal-estar da impotência que a civilização impõe ao ser humano, da qual 

ninguém escapa, seja homem ou mulher.  

 

Denominar o discurso neurótico de “discurso da histérica” se deve a que a psicanálise 

nasceu a partir da clínica das histéricas. Foi dando voz ao sofrimento das mulheres que 

Freud acabou por mapear o psiquismo da humanidade. A histérica grita seu desejo 

insatisfeito, ponto estrutural da insatisfação decorrente da castração que humaniza 

homens e mulheres, marcando de cultura esse nosso corpo que não responde à dimensão 

instintual. O discurso da histérica revela o modo neurótico de a humanidade se haver 

com a transmutação do biológico em cultural.  

 

A neurose é moldada pelo discurso que Lacan denominou de “discurso da histérica”, 

discurso cuja estrutura situa, no lugar da verdade como recalcada, o objeto a causa do 

desejar (objeto que é puro nome - não substância - daquilo que falta). Letra que cria o 

furo, o Fiat Furo, diz Lacan, ressaltando com essa expressão o ponto de fundação do 

sujeito falante, assim como o Fiat Lux bíblico, ato pelo qual o Verbo, ao recortar “Lux” 

do caos indistinto, dá início a um ordenamento que possibilita toda a criação.  

 

 

Se a estrutura neurótica é aquela que o discurso da histérica expressa, como então, 

pensarmos a neurose obsessiva? Certamente não como uma estrutura autônoma, cuja 

constituição decorreria de um arranjo discursivo próprio.  

 



A neurose obsessiva é um modo de organização sintomática originado no mesmo ponto 

no qual qualquer sintoma neurótico se estabelece: a experiência traumática de castração 

e o recalque primário da verdade que a castração revela. Nesse ponto, o pai em sua 

função simbólica convoca o infans a assumir a fala que lhe é dada pela metáfora 

(denominada “paterna” por Lacan), convocando o sujeito, assim instituído, a falar em 

nome próprio, ao transformar em significância a falta que nele se implantou.  

 

O vazio implantado no seio do Outro (o simbólico), cujo real de sua incompletude 

transita agora para o próprio sujeito, convida-o a falar o inaudível da Coisa humana, de 

modo metafórico, possibilitando que aquilo que nunca foi dito, pois impossível de dizer, 

se meio-diga por um significante habitado pelo espírito da linguagem, um significante 

binário, que carreira em seu âmago a significância em lugar do objeto de completude 

perdido desde sempre. Eis o significante fálico: nome da Coisa humana, o nome do 

nada, que pela mágica da metáfora pode ser dito, senão de modo completo, pelo menos 

da melhor maneira possível. Esse é o significante do Nome do Pai, o significante do 

recalque originário a partir do qual o signo linguístico dá lugar ao significante como 

sendo aquilo que representa o sujeito para outro significante. É preciso ressaltar que a 

constituição do sujeito é ato de apagamento do signo que então é substituído pelo 

significante. O signo é aquilo que representa algo para alguém, implicando um objeto 

que circula entre os dois polos da relação de modo circular. O apagamento do signo é o 

equivalente da castração: doravante, não há mais esse algo que o signo representa, ou 

seja, o objeto verifica-se impossível e a própria relação com o outro passa de dual a 

ternária, mediada pelo significante que diferentemente do signo linguístico, representa o 

sujeito para outro significante.  

 

Tornar-se sujeito implica aceitar perder-se como objeto materno, desistindo de garantir-

lhe a completude, para se tornar o próprio significante fálico em sua dimensão de real 

impossível, um sujeito barrado também ele, tanto quanto o Outro. O infans se torna 

criança, ou seja, é o fim da primeira infância e o início da segunda, um tempo já todo 

ele imerso na plena eficiência simbólica, tempo de grandes aquisições culturais: 

alfabetização, aprendizagem da matemática e de todas as ciências, tempo de estabelecer 

os primeiros laços sociais fora do âmbito familiar, primeiros passos do sujeito humano 

(falante) no mundo.  

 

 Em termos psíquicos o sujeito falante é o sujeito neurótico, posto que sua estruturação 

se dá nesse laço discursivo constituído em função do recalque primário, um 

esquecimento inesquecível, imemorável, porém comemorável, cuja descoberta/invenção 

foi feita por Freud através da clínica da histeria. 

 

O cerne de nosso ser, cerne do inconsciente, reside nesse vazio central, marca do 

recalque primário. Trata-se da dimensão real do inconsciente, o umbigo do sonho no 

dizer de Freud, o furo real no simbólico, no dizer de Lacan. Essa dimensão psíquica (o 

real) situa-se além do princípio do prazer, território do gozo. O neurótico não encara 

esse abismo, ele se defende dele, recalcando-o novamente. Eis o recalque secundário, 

formação de compromisso que preserva o recalque primário ao mesmo tempo que o 

supera através de formações de compromisso com o princípio do prazer: sonhos, 

sintomas, atos falhos compõem o saber inconsciente, um saber articular significantes 

que representam cada sujeito em sua singularidade. Saber nunca completo, pois aposta 

no reencontro do objeto perdido que obturaria o vazio deixado por sua perda, sem nunca 

se dar conta de que é de uma falta que se trata e não de uma perda.  



 

Quando tudo dá certo na constituição humana, ou seja, quando pai, mãe e criança estão 

simbolicamente bem-posicionados no triângulo edípico, temos um ser que se apodera da 

fala e lida com a engrenagem do discurso da histérica a partir do recalque originário da 

falta de completude, o que a psicanálise denomina castração.  Édipo e castração são a 

porta de entrada definitiva do ser humano na linguagem. Aquilo que aqui se interdita de 

modo definitivo ordena o desejo sexual, assim denominado por decorrer dessa secção, 

desse corte do vínculo estabelecido entre o bebê e sua mãe na tentativa de ambos 

atingirem a onipotência de um corpo completo. Com a castração a mãe volta a ser um 

sujeito humano dividido entre dois lugares simbólicos diferentes: mãe e mulher. O pai 

também se refunda subjetivamente nesse processo, dividido entre os lugares simbólicos 

do pai e do marido. A criança, por sua vez, se subjetiva, também ela dividida entre ser 

filho menino ou menina. A sexuação estará na dependência da relação que nesse ponto 

da constituição subjetiva a criança estabelece com o falo, esse significante mestre de 

toda significância. Isso implica dizer que a sexualidade humana não é regida pelo 

biológico, ou seja, não é instintual, mas pulsional.  

 

Movida pela libido (energia sexual), a pulsão é força constante que nunca se esgota, 

posto que não tem um objeto definido, sendo sua finalidade a satisfação atingida ao 

completar seu trajeto na tentativa de realizar o desejo.  

 

O desejo humano é a expressão da força da pulsão, de sua energia contínua, nascida do 

ato da castração pelo qual o sujeito em seu surgimento assume a falta de completude 

aceitando a perda desse projeto primitivamente almejado. Desejo é por definição o 

movimento, o impulso em direção ao que falta. Não haveria desejo se ele se realizasse, 

se ele encontrasse o objeto cuja existência, um dia, foi aceita como impossível. Desse 

objeto só se tem o nome: falo. O desejo nunca se realiza, nem mesmo no sonho que 

constitui sua realização disfarçada. É esse irrealizável do desejo que garante a força 

constante da pulsão.  

 

Muito embora o desejo nunca se realize, a pulsão se satisfaz e sua satisfação está em 

completar seu trajeto ao traçar o contorno do vazio, garantia do desejar como busca 

incessante e marca do impossível. Traçar o contorno do vazio é desenhar uma borda, o 

que constitui a fonte da pulsão. Note-se que a satisfação da pulsão está no trajeto e não 

no encontro do objeto, pois todo seu trajeto delimita um vazio. Não existe objeto, dele 

só temos um nome, uma metáfora que o inscreve no simbólico, falando-o da melhor 

maneira possível. Ao homem cumpre falar. É justamente o trajeto pulsional em torno do 

vazio central de nosso ser (nosso Fiat Furo inaugural), que convoca a fala e nos torna 

falantes. Esse movimento pelo qual o ser falante não desiste de nomear o inominável, 

descreve o caminho completo da pulsão, o que inclui o furo central. O movimento aqui 

é topológico, de forma que essa repetição infinita sempre se salda por retornar a um 

ponto diferente daquele de onde partiu. O novo está sempre no ponto final do trajeto 

pulsional de onde decorre a satisfação alcançada pela ampliação da trama de linguagem 

que sustenta e nutre o sujeito. O trajeto de satisfação pulsional é ato sublimatório que 

lida com o recalque primário sem se valer de nova aposta no recalque.  

 

A sublimação decorre de a uma escolha inconsciente subjetiva frente à angústia diante 

do vazio no cerne de nosso ser. Em vez de dar-lhe as costas e partir para a busca do 

objeto que seria capaz de obturar esse vazio, como faz o neurótico em sua tentativa de 

evitar deparar-se com essa verdade, o sujeito do inconsciente pode escolher elevar o 



objeto, cuja falta o vazio denuncia, à dignidade da Coisa, como Lacan define a 

sublimação. A coisa humana, das Ding, o Isso freudiano, impossível de ser inscrito no 

simbólico, encontra expressão metafórica, mas para tanto é preciso que o sujeito 

compareça assumindo em nome próprio a fala, pagando com seu próprio ser a 

articulação hiante do significante binário da metáfora. 

 

Na neurose, deparar-se com esse vazio abissal desencadeia a angústia que funciona 

como sinal para que o recalque seja reativado. Ao se deparar com o recalque primário, o 

neurótico pode recorrer ao recalque secundário quando se estabelecem os sintomas. 

Redobrar a aposta no recalque afasta o sujeito de renovar a afirmação na metáfora que 

lhe foi dada pelo significante do Nome do Pai, ponto no qual o sujeito neurótico foi 

instituído ao aceitar a perda do objeto de completude constituindo-se tão incompleto 

quanto o Outro. Momento de desamparo e orfandade que pode ser enfrentado quando o 

sujeito aceita tomar a palavra e encontrar por si mesmo a luz do significante. A escolha 

pela via do recuo, faz com que o neurótico não subjetive a falta, recusando-se a 

encontrar por conta própria um significante que nomeie o nada. De costas para o vazio 

revelado pela castração, o neurótico segue buscando o objeto perdido, transformando 

em perda o que de fato é falta estrutural. Preso nessa repetição do mesmo circuito 

denegatório, ele repete sempre o mesmo fracasso. Sua aposta não é feita no “Eu” que 

deve advir lá onde é o Isso, sendo antes uma aposta no reencontro do objeto, reencontro 

do ponto em que ele próprio se tornaria o objeto de completude e gozo do Outro. O 

resultado disso é a insatisfação levada ao extremo no sintoma histérico, ou a 

impossibilidade vivida agudamente no sintoma obsessivo. O trajeto pulsional não se 

completa quando a denegação da castração toma o lugar do enfrentamento do vazio.  

 

Já o pleno trajeto da pulsão se salda pela refundação subjetiva, resultado do ato psíquico 

pelo qual o sujeito se verifica renovadamente como a hiância articuladora de um 

significante que o representa para outro significante. Só o ato sublimatório satisfaz a 

pulsão, pondo o desejo em movimento. Aqui a repetição se salda pelo novo, o inédito. 

 

Ainda que a sublimação marque presença na vida subjetiva tão logo o sujeito se institua, 

caracterizando um período que Freud denominou “período de latência”, ela é de certa 

forma suplantada, pois a escolha do caminho do recalque secundário está sempre 

disponível para o neurótico, especialmente a partir da adolescência, quando a busca pelo 

objeto perdido se intensifica na busca pela parceria afetivo-sexual que pretende ser de 

completude unificante.   

 

Um total remanejamento da estrutura subjetiva, de forma a destravar o desejo, tornando 

caduca a necessidade do sintoma, só se alcança pela psicanálise que opera por um 

vínculo social específico: o discurso do analista. Através de uma análise levada até seu 

final, a estrutura neurótica se ameniza em sua virulência recalcante, passando a operar a 

partir de um desejo novo que Lacan denominou “desejo do analista”, um desejo capaz 

de expressão sublimatória. E isso só se alcança com o sujeito autorizando-se por si 

mesmo a afirmar, confirmar e reafirmar a castração da almejada completude. Falar em 

nome próprio é o que decorre disso, com a consequente produção de uma obra 

(qualquer que seja) endereçada ao Outro, e não para uso privado e inconsciente, como 

são os sintomas neuróticos. A produção da obra sublimatória, sempre endereçada ao 

laço social, amplia a trama linguística pela vivificação e renovação do espírito da 

língua, característica do mundo humano.  

 



Com o chamado “discurso do mestre”, Lacan apresenta o tipo de vínculo social que 

representa a constituição do sujeito do inconsciente ao tempo do trauma edípico e de 

sua saída pela castração, ao passo que o “discurso da histérica”, traça o destino de todo 

neurótico. É de se notar que o modo como a pulsão se encaminhará a partir daí, vai 

depender do autorizar-se subjetivo que afirma a castração, insiste nessa afirmação e 

segue afirmando-a. Para a assunção da posição subjetiva da fala são necessários esses 

três tempos de enfrentamento da resistência que o supereu opõe à perda do lugar de 

objeto.  É desse modo que se pode falar de uma escolha subjetiva inconsciente.  

 

O sujeito do inconsciente não é vítima desse ou daquele destino, trata-se de uma escolhe 

subjetiva. Sua escolha determinará o modo histérico ou obsessivo de desenvolver 

sintomas. Essas duas possibilidades são modos diferentes de o sujeito lidar com a 

castração já afirmada por ele, afirmação que o sexualiza ao mesmo tempo que o torna 

sujeito. Situar-se do lado homem ou do lado mulher na lógica da sexuação, dependerá 

de uma escolha de como articular o significante fálico trazido pela metáfora paterna, 

seja como desejo impossível (neurose obsessiva), seja como desejo insatisfeito 

(histeria). Em qualquer dos casos, está em cena o “discurso da histérica” que caracteriza 

a estrutura neurótica. 

 

Onde situar, então, a fobia, a perversão e a psicose? Em que estrutura elas se amparam? 

 

A fobia não constitui uma estrutura psíquica própria. Ela se estabelece quando a criança, 

diante do trauma da castração não encontra na palavra do pai a força suficiente para a 

interdição da mãe, buscando então algo que lhe sirva de referência para sua castração, 

ou seja, que a proteja da mãe agora vista como castrada. Enquanto durar a condição 

fóbica o sujeito não se constitui plenamente, encontrando no recurso ao pânico um 

arremedo de solução. O objeto não está interditado e seu reaparecimento se comprova 

pelo pânico que caracteriza a fobia. É o objeto fóbico que ocupa o lugar de interdição 

que o significante metafórico promoveria. 

 

A perversão também não constitui uma estrutura discursiva, já que se estabelece pela 

renegação da castração. O recalque primário foi vislumbrado pela criança que no ato de 

sua afirmação, renega-o, estabelecendo uma relação ao Outro que desconhece a 

diferença absoluta. É também o objeto que transita na relação entre o perverso e o outro.  

 

A psicose, por sua vez, se estabelece fora do laço social por constituir-se a partir da 

foraclusão do significante do Nome do Pai. Não existe recalque originário na psicose e, 

consequentemente, não se constitui o sujeito à fala (marca do inconsciente como real 

recalcado). Sem a implantação do furo real no simbólico, ou seja, sem a castração, o 

objeto segue colado àquele que poderia ter se tornado sujeito do inconsciente. O 

psicótico não fala, ele é falado. 

 

 

 

Só quem passou pela castração e a ela disse “Sim”, sem nunca recuar dessa afirmação 

primitiva, é sujeito do inconsciente, o sujeito falante que o “discurso do mestre” 

apresenta como dividido entre dois significantes e que subjaz a essa articulação 

linguageira, fruto do recalque originário, esse imemorável Fiat Furo da criação do 

mundo humano da fala. Lidar com esse mal-estar de ter de pagar renovadamente pelo 



dom da fala, sempre renunciando ao objeto que se pretende obturador desse buraco, é 

tarefa que o neurótico recusa, escolhendo então a via do sintoma histérico ou obsessivo. 

 

Neste ano, nos debruçaremos sobre a obra de Charles Melmann, que dedicou dois anos 

a um seminário sobre a neurose obsessiva nos anos 1987-88 e 1988-89, além da 

publicação de uma séria de conferências que o autor fez na Escola Lacaniana de 

Psicanálise do Rio de Janeiro em 2001. 

 

Nossa leitura será balizada pelo questionamento da escolha inconsciente da neurose: o 

que leva à escolha da neurose obsessiva? Vasculharemos com Melmann todo o quadro 

teórico dessa escolha sintomática e as peculiaridades clínicas a ela atreladas.  

 

Se esse tema for do seu interesse, você é nosso convidado para essa jornada. 

 

 

 

 

 

 

Campinas, outubro/2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFIA: 

 

- Melmann, C. A Neurose Obsessiva no Divã de Lacan – Um estudo psicanalítico, 

Imago Editora, col. Tempo Freudiano, Rio de Janeiro, 2011. 

 

-Melmann, C. A Neurose Obsessiva, Companhia de Freud Editora, Rio de Janeiro, 2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

COORDENAÇÃO: Regina Steffen 

DATA E HORÁRIO: às terças-feiras, das 19h00 às 20h30 

INÍCIO: 03/03/2026 

ON-LINE 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 


